
Человек и его когнитологический образ 

 

7

Л.В. СКВОРЦОВ 

ПРЕДИСЛОВИЕ 
ЧЕЛОВЕК И ЕГО КОГНИТОЛОГИЧЕСКИЙ ОБРАЗ 

 
Очередной выпуск ежегодника «Человек: Образ и сущность» 

посвящен проблеме когнитологии в аспекте гуманитарного знания. 
Когнитология как особая дисциплина возникает в контексте изу-
чения влияния образов сознания как специфической формы знания 
на направленность творческой деятельности человека как свобод-
ного субъекта. Влияние образов – это отражение автономности 
сознания по отношению к окружающей действительности, хотя 
внешне образы кажутся подобием этой действительности. 

Проблема автономности сознания в конечном счете «упира-
ется» в определение возможностей влияния «идеального» на «фи-
зическое», т.е. материальное. Туманность спекулятивных ответов 
на этот вопрос создает впечатление невозможности его конкретного 
научного осмысления. Но это далеко не так. Эта проблема волно-
вала и до сих пор волнует умы выдающихся ученых, таких, на-
пример, как Исаак Ньютон. 

Ньютон, при всей своей приверженности картезианской ме-
ханистической философии, испытывал на себе влияние идей нео-
платонизма. При объяснении принципа действия на расстоянии он 
полагал, что этот, возможно, «самый утонченный дух» охватывает 
всё и находится скрытно во всех грубых телах, что может дать фи-
зическое объяснение притяжения тел. Это дает надежду неоплато-
низму на спасение интеллигибельной картины мира. Иными сло-
вами, наряду с очевидным объяснением движения как следствия 
механического удара одного тела по другому телу, мы не можем 
не видеть, что наше тело может приводиться в движение нашими 
мыслями. И поэтому «мы не можем сказать, что природа в целом 



Предисловие 

 

8

не является живой»1. Хотя эта проблема и не является новой, однако 
она обрела особую актуальность в связи с обнаружением некото-
рых «странностей» современного массового поведения. Поведение 
взрослого человека, как правило, должно определяться здравым 
смыслом, т.е. осмыслением своих материальных, экономических и 
политических интересов, защита которых определяет и его соци-
альное положение, и положение его семьи. Однако массовое пове-
дение начиная с 60-х годов прошлого века на Западе и в нашей 
стране обнаружило явную автономность по отношению к здравому 
смыслу и специфическую последовательность, которая определялась 
негативным смыслом когнитологического образа как целостного 
видения системы управления и образа жизни народа. Когнитоло-
гический образ мог заключать в себе несовместимые с истиной 
элементы, что в конечном счете приводило к деструктивным след-
ствиям и глубоким разочарованиям и поискам ответа на тради-
ционный вопрос: «Кто виноват?» 

Но в основе практических действий лежало стремление к 
добру! Может ли стремление своей жизнью и своим творчеством 
утвердить добро порождать зло? Если да, то почему возникает эта 
нелогичность результата и где заключается «дефект» человеческого 
понимания добра? 

Ответ на этот вопрос давался уже в Священном Писании. 
Жертвой моральной нелогичности, как известно, пал Иов. Иов 
вел исключительно праведный образ жизни: следовал требова-
ниям закона, божественным установлениям, однако на него об-
рушились страшные несчастья. Эта «нелогичность» создавала 
достаточные основания для крушения веры Иова в божественную 
справедливость. В исторической жизни постоянно повторяются 
такие ситуации.  

В теологических объяснениях очевидная моральная нело-
гичность явлений жизни подчас рассматривалась как следствие так 
называемого «злого творчества». Как пишет в статье «О творчестве» 
Мать Мария (Скобцова), «иногда изображенные волки (условно 
говоря) заставляют вас сочувствовать волкам и стихи о пороке де-

                                          
1 См.: Chomsky N. The mysteries of nature: how deeply hidden? // The journal 

of philosophy. – N.Y., 2009. – Vol. 56, N 4. – P. 168–169. 



Человек и его когнитологический образ 

 

9

лают порок привлекательным и кабак эстетически прекрасным. 
Это и есть злое творчество»1. 

По мысли Матери Марии, всякое подлинное, в том числе и 
злое, творчество несет на себе печать божественного происхож-
дения. Так, Пилат не мог бы послать Христа на казнь, если бы это 
«не было дано ему свыше». Точно так же смешение языков при 
строительстве Вавилонской башни, которое совершается по воле 
Бога, можно считать насильственным актом, т.е. «злым творчест-
вом» по отношению к людям. Но оно имеет божественное проис-
хождение и несет в качестве дара людям многие языки, через по-
средство которых они реализуют себя в разных формах и через 
посредство которых начинают общаться и понимать друг друга. 

Так утверждается парадоксальная идея разных образов ис-
тинности: как благого, так и злого творчества. (Речь идет именно о 
творчестве, а не о псевдотворчестве, если даже оно следует благим 
намерениям.) 

Проблема парадоксальности когнитологического образа ис-
торического творчества имплицитно присутствует и во многих 
секулярных спорах, затрагивающих методологические вопросы 
автономности истины (как личных убеждений, так и их влияния на 
массовое поведение).  

Эта проблема отчетливо проявилась в толковании и оценке 
событий 90-х годов в России. Характерны в этом отношении суж-
дения Андрея Вознесенского. Вознесенский отмечал тот факт, что  
30 ноября 1962 г. поэзия впервые в истории вышла на стадион 
«Лужники». Это и стало датой рождения «стадионной поэзии»2. 
А. Вознесенский особо выделял роль Е. Евтушенко, который поис-
тине чувствовал себя заводом, вырабатывающим счастье3. Образ об-
щего счастья как полной свободы стал движущей духовной силой, 
формирующей направленность массовых представлений и чувств и 
форм деструктивного поведении, разрушающего сложившиеся ци-
вилизационные устои как базиса несвободы. В сущности, это был 

                                          
1 См.: Мать Мария (Скобцова). О творчестве. Размышления // Новый 

журнал. – N.Y., 2009. – Кн. 255. – C. 377. 
2 См.: Вознесенский А. Поэты и площадь // Вознесенский А. Рубанок носо-

рога: Избранные произведения о современной культуре. – СПб., 2008. – С. 195. 
3 Там же. – С. 196. 



Предисловие 

 

10

тип массового поведения, аналогичного тому, которое возникало в 
начале века под влиянием веры в счастливое будущее, при котором 
все будут «есть пирожного куски» и «всем хватит куриного яйца».  

Рассматривая вместе с М. Хайдеггером поэзию как «набра-
сывание», «проектирование будущего», как «эскизенциализм»1, 
А. Вознесенский вместе с тем задавался вопросом: а может ли  
искусство создавать третью реальность?2 Этот вопрос возникал в 
связи с тем разочарованием, которое вновь породил «завод», про-
изводящий счастье.  

В связи с этим А. Вознесенский вынужден высказать откро-
венное признание: «…Главное, что мы не знали нашу Россию, когда 
шли к борьбе за свободу. Мы решили, что если будет свобода – все 
будет в порядке. Но кроме свободы, оказалось, полез криминал»3. 
Таким образом «завод», производящий счастье, стал производить 
и несчастье. И несчастье стало вытекать из священного образа 
свободы. Образ свободы – это ключевой образ, влияющий на мас-
совое сознание и массовое поведение. Его расшифровка тради-
ционно занимала умы российских интеллектуалов. Эта проблема 
волновала уже декабристов. Заметим, что «поэзия» как таковая 
была одним из главных факторов декабристского движения4. 

К. Рылеев считал, что Россия исторически находилась в двух 
состояниях: первоначальной «дикой свободы» (воля) и сменившего 
это состояние «дикого деспотизма» (поскольку считалось, что само-
державие одного лучше, чем самодержавие многих). К. Рылеев меч-
тал о разработке программы перехода к «просвещенной свободе»5. 

Переход к «просвещенной свободе» – это специфическая 
проблема духовной автономии, поскольку, как показал историчес-
кий опыт, «дикая свобода» и «дикий деспотизм» могут произра-
стать на различных экономических базисах. 

В российской мысли эта проблема обрела форму противо-
поставления так называемой «творческой свободы» свободе как 

                                          
1 См.: Вознесенский А. Поэты и площадь // Вознесенский А. Рубанок носо-

рога. Избранные произведения о современной культуре. – СПб., 2008. – С. 209. 
2 Там же. – С. 215. 
3 Там же. – С. 367. 
4 См.: Котляровский Н.А. Декабристы. – СПб., 2009. – С. 320. 
5 См.: там же. – C. 342. 



Человек и его когнитологический образ 

 

11

ничем не ограниченному и поэтому абсолютному принципу. От-
четливо это противопоставление проявилось в 1894 г. в полемике, 
возникшей между В.В. Розановым и В.С. Соловьёвым. К этой дис-
куссии присоединился и Л.А. Тихомиров. 

В.В. Розанов в журнале «Русский вестник» (№ 1, 1894 г.) 
опубликовал статью «Свобода и вера. (По поводу религиозных 
толков нашего времени)», на которую В.С. Соловьёв остро отреа-
гировал в «Вестнике Европы» (№ 2, 1894 г.) статьей «Порфирий 
Головлев о свободе и вере». К дискуссии в этом же году подклю-
чился Л.А. Тихомиров, опубликовав три полемические статьи 
(«Больше терпимости» в «Московских ведомостях», «Существует 
ли свобода?» в «Русском обозрении» № 3, «Два объяснения» в 
«Русском обозрении» № 5). 

В.В. Розанов дал развернутый ответ своим оппонентам в 
статьях «Ответ г. Владимиру Соловьёву» («Русский Вестник», 
№ 4, 1894 г.) и «Что против принципа творческой свободы наш-
лись возразить защитники свободы хаотической?» («Русский 
Вестник» № 7, 1894 г.). Эта дискуссия интересна тем, что в ней 
отчетливо прояснилась проблема отношения к свободе как когни-
тологическому образу: можно ли считать свободу универсальным 
сакральным началом всякой истинной деятельности или же свобода 
нуждается в десакрализации и должна находиться в определенных 
границах? Какой образ творчества следует считать позитивной 
исходной ориентацией жизни и чем он отличается от деструктив-
ной ориентации? 

В.В. Розанов позволил себе подвергнуть критическому ана-
лизу образ принципа свободы как безусловного руководящего на-
чала, соединяющего необозримые массы людей, создающего «ру-
ководящий уклон», влекущий за собой влечения и мысли, а вместе 
с тем и факты, образующие реальную историю. Но что при этом 
возникает? Содержание жизни вообще, а тем более цивилизацион-
ной жизни конкретно и определенно, а стало быть, имеет свои са-
кральные ограничения, как знание добра и зла. Деструкция этих 
ограничений, как реализация принципа свободы, влечет за собой 
разрушение оснований цивилизованной жизни, переход в хаоти-
ческое состояние «дикой свободы». 

Образ свободы, по мысли В.В. Розанова, рождает радостное 
чувство, когда свобода совпадает с освобождением от какого-либо 



Предисловие 

 

12

гнета. Однако свобода не может пониматься в качестве универ-
сального требования, ибо, только не веруя ни во что, можно тре-
бовать для всего свободы, полагает В.В. Розанов. Стало быть, по-
зитивная сущность личности формируется не верой в свободу  
вообще, а верой в позитивное содержание, для реализации которого 
и необходима свобода. Соответственно недопустима какая-либо тер-
пимость в отношении того, что можно рассматривать как свобод-
ное проявление разного рода мерзостей.  

В этом контексте понятно, почему В.В. Розанов отстаивал в ка-
честве абсолютных ценности восточной христианской церкви, отвер-
гая возможность ее смешения с католицизмом и протестантизмом. 

Ссылаясь на Новый Завет, В.С. Соловьёв считал необходи-
мым встать на путь национального самоотречения России как ус-
ловия слияния Востока и Запада и через это отречение – небыва-
лого возвышения духовной жизни, освящения и одухотворения 
жизни гражданской и народной. В свободе от всякой исключи-
тельности В.С. Соловьёв видел путь жизни России. 

Л.А. Тихомиров также отстаивал универсальный смысл об-
раза свободы в качестве истинного отправного пункта в самоопре-
делении. Он не видел разницы между реакционерами и прогрес-
систами, которые настаивали на необходимости твердо стоять на 
конкретных и строго определенных принципах своей веры. Раз-
ница между реакцией и прогрессом, считал Л.А. Тихомиров, 
нередко состоит только в различном устройстве казематов, 
для нас приготовленных. 

Каждый из диспутантов отстаивал свою позицию, и в этом 
отстаивании выявилась фундаментальная проблема: каждая пози-
ция претендует на окончательную истинность, но вместе с тем она 
совпадает с парадоксом одновременной истинности/неистинности. 
Убедительность позиции зависела от создания образа как эмпири-
ческой очевидности, не требующей рациональных обоснований. 

Так, универсальность истины свободы обнаруживается в 
своем конкретном воплощении в человеке, соединяющем в себе 
органически принцип свободы и принцип универсального блага. 
Это – конкретный образ как универсальный образец жизни. 
Этот образ сакрализуется, как бы получая свой статус истинности 
от соприкосновения с трансценденцией, т.е. реальностью, находя-
щейся за пределами опыта. И поэтому он начинает жить своей, 



Человек и его когнитологический образ 

 

13

независящей от эмпирической реальности автономной жизнью.  
А приобщенность к образу придает истинный смысл эмпиричес-
кому бытию реального индивида. Связь поведения индивида с об-
разом, который он полагает «своим», выражающим его внутрен-
нюю сущность, проблема соответствия практической жизни этому 
образу стала затрагивать проблематику поведенческих дисциплин. 
Нарастающая волна когнитивных исследований в различных об-
ластях поведенческой науки ставит на повестку дня целый ряд  
философских, культурологических и общих методологических 
проблем. Некоторые аспекты этих проблем уже давно отчетливо 
проявились в когнитивной психологии.  

Нарастающее влияние материалистической философии пре-
допределило рождение теории рефлексов, в соответствии с кото-
рой внешнее воздействие является причиной, тогда как внутрен-
ние процессы, происходящие в сознании, являются всего лишь 
следствием. Между тем по мере исторического возрастания роли 
человека как субъекта, как образца, а значит, и первопричины 
происходящих внешних изменений, вставал вопрос о тех формах 
знания, которые автономно влияют как на индивидуальное, так и 
на массовое поведение. В этом контексте все более выявляется 
ключевая роль когнитологического образа. Не отрицая роли бес-
сознательных факторов и влияния внешних обстоятельств на пове-
дение человека, преодолевая сложившиеся философские стереотипы, 
отечественная психология в 70-е годы стала уделять повышенное 
внимание восприятию и воздействию добытых человеком ког-
нитивных знаний на его поведение как личности, на поступки и 
образ жизни. 

Характерно, например, что в работе Б.М. Величковского 
«Современная когнитивная психология», опубликованной в 1982 г., 
приводится библиография, состоящая из 601 названия работ на 
русском, английском, немецком языках1. В работе рассматриваются 
проблемы человека как канала передачи информации такие формы 
знания, как зрительные образы и иконическая память, анализируются 
функции творческого синтеза. Подчеркивается возрастающее вни-
мание зарубежных психологов к когнитологической проблематике. 

                                          
1 Величковский Б.М. Современная когнитивная психология. – М.: Изд-во 

Моск. ун-та, 1982. – 336 c. 



Предисловие 

 

14

«Зарубежная психология в начале 80-х годов, – отмечает  
автор, – представляет картину почти тотального когнитивизма»1. 
Вместе с тем на почве когнитивных исследований закономерно 
возникают дивергентные тенденции, противоположные толкова-
ния сущности и механизмов автономной работы человеческого 
интеллекта. Автор фиксировал признаки возникающего замеша-
тельства на почве методологических проблем, выявления того об-
стоятельства, что структурные модели познавательных процессов 
не имеют того общего характера, который им приписывался.  

Когнитивные исследования, воздействуя на формирование 
ключевых категорий, характеризующих состояние и особенности 
мышления, памяти, внимания, оказываются перед проблемой опреде-
ления признаков личности как целого, ее эмоционального строя.  

Что такое личность как целое, состоит ли она из суммы объек-
тивных функций и качеств или ее сущность заключена в единстве 
самооценки, т.е. в субъективном самоопределении? Эта проблема 
имеет не только теоретическое, но большое практическое значе-
ние, в том числе в области медицины. К этому выводу на основе 
обобщенного анализа 194 источников отечественной и зарубежной 
литературы приходят М.А. Морозова и А.Г. Бениашвили. Они от-
мечают, что нарушение самосознания, конвенционального смысла 
понятий, аутические признаки восприятия себя относительно 
внешнего мира могут служить симптомами начала заболевания. 
Вместе с тем аутические признаки не могут интерпретироваться 
только как механическое выпадение отдельных функций. Скорее 
они отражают тотально реорганизацию всего внутреннего мира 
человека2. Интегральное определение автономного характера 
внутренней целостности личности находит отражение в категории 
«когнитивный стиль». «Когнитивный стиль, – пишут известные 
психологи В.П. Критская и Т.К. Мелешко, – относится к числу  
базовых характеристик индивидуальности и рассматривается как 
системное образование, интегрирующее разные уровни органи-

                                          
1 Величковский Б.М. Современная когнитивная психология. – М.: Изд-во 

Моск. ун-та, 1982. – С. 250. 
2 См.: Морозова М.А., Бениашвили А.Г. Актуальные проблемы в развитии 

концепции психического дефекта при шизофрении // Психиатрия. – М., 2007. – 
№ 04 (28). – С. 14–15. 



Человек и его когнитологический образ 

 

15

зации личности – от перцептивных процессов до межличностных 
отношений»1. 

Очевидно, что содержательная характеристика когнитивного 
стиля в конечном счете упирается в комплексное определение ин-
тегральной сущности человека.  

Человек находит формы своего самоопределения, которые 
под воздействием обстоятельств жизни могут носить различный 
характер, однако всегда человек знает ту высшую реальность, кото-
рая определяет его фундаментальные чувства, его мироощущение, 
его намерение. Он, таким образом, сам формирует свой констант-
ный образ. Этот образ может не совпадать с «общим мнением», ко-
торое возникает на основе внешних форм поведения человека. 

Общее мнение обычно фиксирует виртуальный образ чело-
века в полярных категориях: «реакционный» – «прогрессивный», 
«порядочный» – «непорядочный», «умный» – «тупой», «вежли-
вый» – «хам», «талантливый» – «бездарный», «смелый» – «трус-
ливый», «трудолюбивый» – «ленивый» и т.д. Возникающий в  
«общем мнении» когнитологический образ личности становится 
исходной предпосылкой и общего отношения к данному индивиду. 
Очевидна практическая значимость теоретического толкования и 
правильной оценки сущности когнитологического образа. 

Когнитологический образ может влиять на поведение чело-
века в самых различных ситуациях. Это значит, что обладание ме-
ханизмами формирования когнитологического образа открывает 
новые возможности влияния на поведение человека.  

Психологи, например, фиксируют противоположные спо-
собности летчиков в оценке ситуаций в зависимости от их «вирту-
ального состояния», рождения во внутреннем пространстве чело-
века «виртуальных образов». Аналогичные состояния испытывают 
люди разных профессий – спортсмены, музыканты, переводчики-
синхронисты. 

Как оказалось, виртуальные образы могут быть спусковым 
крючком даже для начала алкогольного запоя, как и выхода из него2. 

                                          
1 Критская В.П., Мелешко Т.К. Патопсихологический синдром шизофре-

нического эффекта // Психиатрия. – М., 2009. – № 2 (26). – С. 14. 
2 См.: Дризе Ю. Бюст попутал // Поиск. – М., 2009. – 25 декабря, № 52 (1074). – 

С. 10. 



Предисловие 

 

16

Проблема виртуального когнитологического образа затра-
гивает и механизмы массового поведения, восприятия народов и 
стран, формирования отношения к ним со стороны международ-
ного сообщества. 

Можно фиксировать наличие или отсутствие, эффективность 
или неэффективность дипломатических и информационных меха-
низмов, с помощью которых формируется нужный когнитологи-
ческий образ страны, народа, государства для международного 
«потребления».  

Управление взаимным восприятием народов друг друга 
осуществляется посредством умелого выделения отдельных черт 
(силы, культурных достижений, славных имен и славных истори-
ческих событий) нравственного и духовного величия. 

Вместе с тем геополитический конкурент или противник  
будет представлен своими актами агрессии, грубого нарушения 
моральных заповедей, актами жестокости, варварского отношения 
к культурному достоянию человечества и т.д. 

Парадоксальность когнитологических образов может выра-
жаться в их очевидном оксюморонном характере. 

Культурология как наука, например, может использовать та-
кие «странные» образы, как «кентавр» или «киборг». В первом 
случае речь идет о сочетании в одном организме качеств человека 
и животного, а во втором – качеств человека и машины. Эти образы 
оказывают воздействие на сюжеты, возникающие в кинематографе, 
где главные герои предстают как продукт генетических или ин-
формационно-технических экспериментов. В гуманитарном зна-
нии выявление реальности когнитологического образа становится 
условием правильного объяснения тех или иных форм поведения 
личности. В качестве иллюстрации можно сослаться на работу 
Александра Лебедева «Три лика нравственной истины. Чаадаев. 
Грибоедов. Якушкин», в которой раскрывается тот негативный 
когнитологический образ России, который определил судьбу 
В.С. Печерина, эмигрировавшего из страны и ставшего членом 
католического ордена. Существует ли в гуманитарном знании  
механизм отличения адекватного когнитологического образа от 
неадекватного? В связи с этой проблемой особый интерес пред-
ставляет попытка философской антропологии подойти к расшиф-
ровке сущности когнитологического образа человека путем опре-



Человек и его когнитологический образ 

 

17

деления характера того глубинного знания, на основе которого 
возможно слияние многообразия индивидуальных самооценок и 
социального знания.  

Глубинное знание предполагает выявление субстанции че-
ловека. «Субстанция» человека может толковаться как его матери-
альная сущность. Физиология человека диктует определенные 
чувственные формы поведения, легитимация которых с помощью 
естественно-научного знания влечет за собой деструкцию нравст-
венных оснований общественной жизни. 

Чувственные формы поведения в качестве основания своей 
истинности имеют свои когнитологические образы: это Дон Жуан, 
маркиз де Сад, Гаргантюа и Понтагрюэль. Нравственные формы 
поведения имеют свои когнитологические образы – образы святых 
и самые высокие образы – Иисуса Христа и апостолов. С этим свя-
заны поиски «идеальной» сущности человека. 

С прогрессом естественно-научного знания возникают тен-
денции пересмотра места и роли человека в системе мироздания.  
С точки зрения опыта повседневного бытия человек воспринимает 
себя как центр мироздания, поскольку он всегда «видит» себя в 
роли именно такого центра. И этот взгляд получает свою легити-
мацию в религиозном откровении, в объяснении рождения первого 
человека в контексте творения мира Богом. 

Движение научного знания, однако, создает основания для 
нового образа, подрывая сложившиеся представления человека о 
самом себе как иллюзии. 

Открытия научного знания определяют этапы «освобожде-
ния» сознания человека от «ложных видимостей». Это означает 
глубинную духовную реконструкцию. Так, с публикацией извест-
ной работы Николая Коперника «Об обращениях небесных сфер» 
(1543) начинается процесс деструкции традиционного видения 
места человека во Вселенной. Антропоцентризм начинает воспри-
ниматься как субъективная форма видения человеком самого себя. 
Нахождение в центре мироздания совпадает и с восприятием себя 
в качестве приоритетной ценности и силы, подчиняющей себе 
иные природные создания. Однако если Земля – это всего лишь 
одна из планет, вращающихся вокруг Солнца, а Солнце входит в 
одну из галактик, которых множество во Вселенной, то человек 
должен научиться видеть себя с точки зрения других миров. И тогда 



Предисловие 

 

18

когнитологический образ человека радикально меняется. При этом 
он все еще сохраняет свою исключительность по отношению к миру 
животных. Но и здесь последовал сокрушительный удар. Теперь со 
стороны биологии. Это был удар по представлению человека о себе 
как «высшем» существе, исключительном в своей глубинной ин-
теллектуальной и культурной сущности. Чарлз Дарвин своим уче-
нием о происхождении видов подводит к выводу о подобии чело-
века животному и его ближайшему «родственнику» – обезьяне. 

Признавая научные открытия Ч. Дарвина, следует вместе с 
тем признать и то, что видение человеком себя в качестве «приви-
легированного» существа в мире животных ложно, ложно и пред-
ставление о себе как о господине, имеющем право управлять ми-
ром животных. Верное видение себя – это видение через свою 
животную сущность, следующую скрытым инстинктам и чувст-
венным потребностям. 

Человек мог еще «цепляться» за свой интеллект, свой разум, 
который определяет такое его качество, как свобода, возможность 
разумного выбора самоопределения, творчества и формирования 
культуры. Свобода и культура – это два столпа, на которых бази-
руется толкование истины когнитологического образа человека. 
Это – бастион уникальности и осознанного достоинства человека. 
Однако и под этот бастион был заложен динамит. Это сделал Зиг-
мунд Фрейд. Он выдвинул концепцию, согласно которой пове-
дение человека определяется не разумом, а скрытыми силами  
подсознания, о которых сам человек даже и не догадывается. Ког-
нитологические образы психоанализа дали толчок сексуальной 
революции, охватившей многие страны мира. Вместе с тем при-
знание иррациональности форм массового поведения должно было 
получить и правовую подкладку: человек не мог отвечать за самого 
себя и за свои поступки, поскольку он был жертвой скрытых сил 
подсознания. Допустить деструкцию всей правовой системы, оп-
ределяющей систему наказаний, представлялось невозможным. 

Однако возможно ли теоретически обосновать «спасение» 
разума и способность выбора при сохранении научного детерми-
низма? Такое «спасение» приходит неожиданно – из соединения 
представления Декарта и Ламетри о человеке как машине с дости-
жениями кибернетики и информатики. Это позволяло подойти с 
новых позиций к толкованию свободы выбора. Как оказалось, че-



Человек и его когнитологический образ 

 

19

ловек не только «расшифровывается» рационально, но на основе 
этой расшифровки можно создать его искусственный аналог со 
свойствами интеллекта. 

Потрясший воображение прогресс кибернетики и информа-
тики подталкивает к драматическому представлению, согласно 
которому в своей глубинной сущности человек является информа-
ционным организмом (инфоргом). Инфорг, как показал Тьюринг, 
оказывается и действует наряду и среди других информационных 
агентов. 

Какие следствия вытекают из утверждения образа человека 
как инфорга? Если человек – это информационный организм в ряду 
всех других информационных агентов, то тогда единственно пра-
вильным полагается признание равенства всех видов реальности 
как информационных агентов. А это требует нового экологического 
подхода к природе. Природа в целом не может рассматриваться 
просто как средство удовлетворения потребностей человека. Скорее 
она должна рассматриваться как партнер. Соответственно меняется 
когнитологический образ и человека и природы. Это представле-
ние положено в основу концепции «четвертой революции», необ-
ходимость и неизбежность которой обосновывает Лучиано Фло-
риди1. О необходимости качественно новых подходов к природе и 
определению перспектив цивилизации и роли человека с позиций 
этих перспектив говорят и наши отечественные ученые. Так, ди-
ректор РНЦ «Курчатовский институт» М.В. Ковальчук считает, 
что нынешний путь мирового технологического развития является 
ошибочным, поскольку он ведет к исчезновению природных ре-
сурсов. России, утверждает М.В. Ковальчук, не следует догонять 
уходящий технологический поезд Запада, который ведет в тупик. 
«У человечества, – считает М.В. Ковальчук, – есть шанс тоже 
стать органической частью природы, и нынешнее состояние науки 
позволяет начать думать об этом»2. 

Таким образом, идея Руссо о необходимости обратного дви-
жения от цивилизации к природе, о воссоздании «естественного 

                                          
1 См.: Floridi L. Artificial intelligence’s new frontier: Artificial companions and 

the forth revolution // Metaphilosophy. – Oxford, 2008. – Vol. 39, N 4–5. – P. 651–655. 
2 См.: Технология гармонии. В Курчатовском институте готовят запуск 

будущего // Поиск. – М., 2009. – № 26 (1048). – С. 4. 



Предисловие 

 

20

человека» сегодня обретает «второе дыхание», хотя техническая 
реализация такого движения представляется чрезвычайно слож-
ной, если возможной вообще.  

Слияние человека с природой в современной ситуации мо-
жет потребовать не только реконструкции его собственного об-
раза, но и коренной реконструкции всей технологической базы 
исторически сложившейся цивилизации. А для этого необходима 
энергия невиданной ранее мощи. 

Как кажется, человек сегодня стоит на грани достижения та-
кого могущества, означающего получение абсолютной власти над 
естественными процессами. Не случайно внимание общественности 
было приковано к созданию большого адронного коллайдера, за-
пуск которого связывался с рождением таких частиц, как бозон 
Хиггса, позволяющих открыть тайну возникновения массы и рож-
дения Вселенной. Но если это станет реальностью, то тогда антро-
поцентризм обретет «второе дыхание». Овладевая «механизмами» 
рождения Вселенной, человек уподобляет себя Богу. И это состав-
ляет колоссальную когнитивную проблему, поскольку энергети-
ческая мощь сама по себе не рождает смысла, тогда как истори-
ческий опыт свидетельствует о том, что сознание человека – это не 
сознание Бога, а скорее отпадение от него. Только богочеловек 
стал исторически универсальным образцом. Ни один реальный 
человек не мог претендовать на эту роль. Поэтому «новый смысл» 
может обернуться отсутствием адекватного возникающей ситуа-
ции смысла. Владение колоссальной энергетической мощью было 
воспринято многими выдающимися учеными как драматическая 
для современной цивилизации проблема. Это проблема не столько 
физики, сколько культуры. Обращение самосознания человека к 
«современной культуре», которая определяет себя как культуру 
модернизма и постмодернизма, не позволяет найти тот констант-
ный смысл, который может стать рациональным основанием нового 
антропоцентризма. «Современная культура» растворяет человека в 
лишенной позитивного смысла хаотичной реальности. 

Духовный хаос утверждается как норма жизни. Попытки 
восстановления человека как высокого образца воспринимаются 
как наивный и фальшивый романтизм. Но для того чтобы нарас-
тающая энергетическая мощь человека не превратилась в причину 



Человек и его когнитологический образ 

 

21

общей глобальной катастрофы, свобода человека должна быть ор-
ганически соединена с константным позитивным смыслом. 

Но каков путь решения этой задачи? 
М.В. Ковальчук считал, что следует идти по пути соединения 

усилий различных наук. Для того чтобы позитивно, а не деструк-
тивно «вписаться в природу», необходимы не просто нанотехно-
логии, а конвергенция нано-, био-, инфо-, когнитивных наук и тех-
нологий, считает М.В. Ковальчук. Это значит, что когнитивные 
исследования обретают новый смысл, определяют цели, пути и 
механизмы органического слияния человека и природы. Новую ме-
тодологическую направленность и новый синтез должно получить 
и все гуманитарное знание. Предлагается создать блок когнитив-
ных технологий, в котором будут работать лингвисты, философы, 
психологи, социологи, специалисты, изучающие работу мозга.  
Но что может дать механическое соединение знаний отдельных 
специалистов при отсутствии общей теории? Речь идет о рождении 
новой теории. На новую теорию претендует концепция «четвертой 
революции». В отличие от Лучиано Флориди, который размышляет 
о дальнейшем «преодолении» антропоцентризма и биоцентризма, 
М.В. Ковальчук выдвигает идею сближения техники и человека, 
создания таких антропоморфных технических систем, которые 
производят принципиально новые продукты, в которых научная 
составляющая достигнет 80%. Но значит ли это, что антропоморф-
ная техника сама по себе без изменения внутренней, духовной при-
роды человека способна обеспечить органическое слияние человека 
с природой? Техника – это средство достижения человеком своих 
целей, а антропоморфная технология должна обеспечить наиболь-
шую эффективность достижения этих целей. Но каковы цели че-
ловека? Разве эти цели не сводятся к наибольшему потреблению и 
потреблению наилучшего? Достаточно просто взглянуть на совре-
менную реальность жизни, чтобы получить ответ на этот вопрос.  

Как известно, Освальд Шпенглер полагал, что человек в своей 
внутренней сущности является хищником, объявившим в качестве 
своей жертвы природу. Он готов биться с ней «до конца». Получая 
в свое распоряжение абсолютную энергетическую мощь, человек с 
традиционной ментальностью использует ее для того, чтобы эф-
фективно «потребить» природу. Это и будет его «слиянием» с 
природой, соответствующим его ментальности.  



Предисловие 

 

22

Однако теперь «битва» с природой приходит к специфичес-
кому «концу»: все больше поглощая и загрязняя первозданную 
природу, человек близок к тому, чтобы разрушить условия своего 
собственного существования. Эта ситуация поднимает вопрос о 
необходимости качественного изменения техники не только как 
«железа», но и как ее технологической сущности, целей и приемов 
ее использования. Изменение «техники» в этом широком смысле 
слова означает освоение новой философии как знания пути само-
сохранения цивилизации в экстремальных условиях. Автоном-
ность сознания в данном случае означает самоотвержение челове-
ком себя самого как хищника, ведущего войну с природой до 
«победного конца». Это значит, что когнитология призвана выра-
зить параметры нового образа человека и цивилизации. Это – «чу-
десный» скачок в новые формы бытия. Неверие в возможность 
кардинального изменения хищнического отношения человека к 
природе объясняет, казалось бы, «странную» позицию Лучиано 
Флориди. В его концепции речь идет о создании технических 
субъектов, как образцов, которые могут полностью заменить со-
бой человека. Такая стратегия, а вместе с тем и прогресс научного 
знания не оставляют для человека позитивной перспективы. Воз-
врат же к «естественному» человеку, хотя он и совпадает со спасе-
нием от «бесчеловечной» техники, означает и утрату культуры. 

Таким образом, кумулятивный рост энергетического могу-
щества человека чреват нарастанием деструкции природы, а воз-
врат к «естественному человеку» означает и возврат к его изна-
чальной природе хищника. Образуется своего рода неразрешимая 
ситуация «квадратуры круга», цивилизационный тупик. Уход со-
временной культуры в нереальные образы, в абстрактные образы 
«без человека», что получает свое выражение в кинематографе и 
изобразительном искусстве, или в мир литературных фантазий, 
осознанно или неосознанно отражает эту тупиковую ситуацию. 

Однако можно ли считать виртуальное устранение человека 
как реального субъекта из взаимодействий составных элементов 
универсума «позитивным» явлением? 

Когнитология призвана дать ответ на этот ключевой фило-
софский вопрос времени. В теоретико-познавательной форме этот 
вопрос получает свою исходную расшифровку в различении ког-
нитивизма и когнитологии, смешение которых и порождает ди-



Человек и его когнитологический образ 

 

23

лемму, каждая альтернатива которой оказывается тупиковой для 
человека. Является ли человек простым следствием информацион-
ных воздействий в соответствии со схемами «входа/выхода» или 
он сам может быть творцом информации и субъектом, создающим 
реальность в соответствии с мерой своего бытия? От ответа на 
этот вопрос зависит тот шанс для человека, правильное использо-
вание которого создает возможность его перевоплощения и само-
сохранения в экстремальной ситуации времени. 

Эта возможность создается действительностью цивилизации 
как специфической реальности. То, что мы называет «действи-
тельностью» цивилизации, – это «вещи», наполненные и объеди-
ненные смыслом, а не совокупность объектов самих по себе и со-
вокупность идей самих по себе. Соединение «вещи» и «смысла» и 
есть тот реальный образ, который становится истинным ориенти-
ром, свидетельствующим о своей необходимости для жизни чело-
века, и вместе с тем той действительностью, которая, обеспечивая 
самосохранение человека в его взаимодействии с природой, стано-
вится результатом автономного творчества духа.  

Стратегия творчества духа в экстремальной ситуации вре-
мени зависит от выработки адекватного когнитологического об-
раза, выражающего ситуацию в целом и место и роль человека в 
этой ситуации.  

У таких наук, как физика, химия, биология, математика, мо-
гут быть свои точки зрения на роль человека. Но если истина от-
дельного свойства человека будет выдаваться за истину целого, то 
будет возникать угроза подкрепления авторитетом науки неадек-
ватности цивилизационных ориентаций. 

Однако не всякий когнитологический образ соответствует 
сущности современной ситуации. Образ человека как машины, 
образ человека как животного и образ инфорга не определяют 
процесса созидания такой субъект-объектной реальности, которую 
можно рассматривать в качестве начала формирования целост-
ности новой цивилизации, соответствующей бытию человека как 
творческого субъекта. Новая цивилизация обретает возможность 
расширения в пространстве и продолжения во времени, если она 
детерминирует новые параметры прогресса как совершенствова-
ния внутренней сущности человека, следствием чего становится 
такое совпадение субъективности и объективности, которое обес-



Предисловие 

 

24

печивает упрочение констант бытия цивилизации. Это означает 
практическое преодоление картезианского дуализма, разрыва между 
идеальным как субъективным воображением и материальным как 
чуждой произвольной субъективности жизни. Полагая образы в 
качестве ментальных форм, детерминирующих поведение чело-
века, когнитология своими корнями уходит в философию жизни 
В. Дильтея, эмпирическую науку, обнаруживающую в многообра-
зии цивилизационного опыта константные формы, за пределы ко-
торых человек не может «выпрыгнуть», поскольку это формы его 
собственного бытия. 

Для В. Дильтея исходные образы – это типы мировоззрения: 
субъективный идеализм, объективный идеализм и натурализм.  
С одной стороны, они являются отражением реальности социаль-
ной психологии, доминирующей в конкретной цивилизации, а с 
другой – интеллектуальными созданиями. 

Эта двойственность характерна для когнитологических об-
разов, определяющих основные направления стремлений человека. 
Эти образы могут сохранять человека в объективных пределах его 
цивилизованной жизни, а могут и «выводить» его за пределы сло-
жившихся форм жизни. 

Определяя функции когнитологических образов в формиро-
вании действительности цивилизационной реальности, нельзя не 
видеть и другую сторону этого процесса. Человек не может спасти 
себя как одиночка. Его личная судьба вплетена в общий канат жизни, 
который может тянуть только все человечество. Но это не значит, 
что смысловая общность дается человеку сама собой; она также 
созидается творчеством духа как нахождением реальных форм и 
механизмов идентификации с другим и отличения себя от другого.  

В этом процессе человек формируется как цивилизационный 
субъект через связь и взаимодействие с другим, но именно челове-
ком как субъектом, который знает себя через свое «я» и знает 
себя через восприятие себя другим человеком. Качество другого, 
как постоянно действующего компаньона, является ключевым 
фактором в сохранении и удержании основ цивилизации в новых 
поколениях. 

Сохранение цивилизации означает признание постоянного 
удобства/неудобства взаимодействия с «другим», совершенствова-
ния своего когнитивного стиля в этом цивилизационном процессе. 



Человек и его когнитологический образ 

 

25

Сложный и противоречивый процесс взаимной адаптации требует 
духовного превращения «другого» в «своего», нахождения в «дру-
гом» самого себя с тем, чтобы диалог становился не только воз-
можным, но и необходимым. И это требует разрешения сомнений, 
примирения с миром кажущихся предрассудков и заблуждений, 
терпения в формировании платформы общей истины жизни. 

Как возможна такая алогичная атмосфера для рождения 
сложного и противоречивого диалога? Она возможна лишь на ос-
нове обращения к историческому опыту межцивилизационных 
коммуникаций и формирования совместных полиэтнических, по-
ликонфессиональных образований. 

Казалось бы, неожиданным препятствием на этом пути ста-
новится новая психология эгоцентрического аутизма, возникаю-
щая под воздействием информационно-технического прогресса, 
вершиной которого становится создание андроида. Наиболее 
«продвинутые» россияне стремятся встать во главе этого процесса. 
Характерно в этом отношении появление в газете «Metro» статьи 
Анастасии Миньковой «Робот Иван – это культурный россия-
нин»1. В статье утверждается, что Россия стала первой страной, 
которая решила использовать искусственный интеллект для со-
вершенствования интеллекта человеческого. По образу человечес-
кого тела Илья Зайцев и Дмитрий Буталов осуществляют сборку 
корпуса робота, в недрах которого «зреет личность Ивана». Что 
это за личность»? Создатели робота убеждены в том, что робот 
Иван будет формировать собственные представления и взгляды на 
жизнь. Уже сейчас он получает знания, общаясь с преподавате-
лями Санкт-Петербургского университета культуры. Иван будет 
не только собеседником, но и лучшим гувернером для детей. Кроме 
того, он станет помощником для тех, кто изучает русский язык, и  
с ним даже можно будет обсудить текущую политическую ситуа-
цию. Таково мнение его создателей. Создание андроида – это, в 
сущности, формирование нового действующего компаньона для 
человека, свободного от проблемы коммуникаций с «другим». Образ 
свободы получает при этом качественно новые характеристики. 
Реальность свободы, ослабления или использования зависимости 

                                          
1 См.: Metro. – М., 2009. – № 99, 10 дек. – С. 6. 



Предисловие 

 

26

от другого человека теперь определяется созданием все более со-
вершенного по своим качествам андроида. 

Андроид – это выполняющий волю человека, постоянно со-
вершенствующийся и создающий все новые и новые удобства че-
ловеческой жизни искусственный агент. Поколение искусствен-
ных агентов, таких как терапевтический робот, детская арфа, 
игрушка Тамагочи, гуманоид детского размера, робот Каспар, ин-
терактивная кукла, уже информационно обучено и способно к ос-
новополагающим взаимодействиям с человеком.  

Новые поколения искусственных агентов должны стать еще 
более автономными, вести себя самоинициативно, саморегулятивно 
и быть способными не только учиться у своих пользователей, но и 
обладать машинно-обученным выражением чувств. 

Но ведь чем совершеннее и утонченнее машинно-обученный 
андроид, тем он, видимо, будет стоить дороже. Человек, обладаю-
щий таким андроидом, будет в наименьшей степени нуждаться в 
контактах с другими людьми. Возникнут качественно новые формы 
цивилизационных зависимостей и свобод. Лучиано Флориди счи-
тает, что в системе рыночных отношений успех производства и 
реализации этих созданий, превратившихся в товар, обеспечен. 
При этом он ссылается на опыт производства игрушки Тамагочи: с 
2000 г. было продано более 1 млн. копий этой игрушки.  

С точки зрения философии такого рода искусственные агенты, 
считает Л. Флориди, представляют собой этический вызов, по-
скольку именно они содействуют новому самопониманию человека 
в эру «четвертой революции». На самом деле, игрушка послушна и 
комфортна для человека, и в этом смысле она для него более при-
ятна в качестве постоянного компаньона в отличие от челове-
ческого «другого».  

На фоне все более массового производства андроидов «дру-
гой» будет все шире и шире восприниматься как «ад», и тогда соз-
дание все более совершенных поколений искусственных компань-
онов человека с машинно-обученным выражением интеллекта и 
чувств должно будет привести к глубокому изменению внутрен-
них ориентаций в системе межсубъектных отношений. Всякое 
«живое» в системе отношений будет казаться «неудобным». Из 
обихода дружеских домашних общений будут вытесняться даже 



Человек и его когнитологический образ 

 

27

собаки и кошки и другие животные, которые сегодня считаются 
дорогими «друзьями».  

Этот процесс вытеснения будет освобождать те средства, ко-
торые можно использовать для приобретения все более совершен-
ных искусственных компаньонов. Речь идет об огромных суммах. 
Лучиано Флориди утверждает, что в 2007 г. в США на домашних 
животных было потрачено более 40 млрд. долл., – примерно столько 
же, сколько Саудовская Аравия планировала вложить в течение  
20 лет для удовлетворения своих потребностей в пресной воде.  

Вместе с тем не только становится возможным, но и реально 
назревает кардинальный этический сдвиг. 

Отношения с искусственным компаньоном не ставят мораль-
ных границ на пути его превращения в средство и только в средство 
достижения тех целей, которые ставит перед собой человек. Однако 
могут исчезнуть и барьеры на пути расширения сферы действия 
этой утилитарной нравственности на всех людей вообще. А этот 
процесс неизбежно влечет за собой нравственную катастрофу.  
Но эта виртуальная реальность не может стать препятствием на пути 
расширения сфер влияния искусственных компаньонов человека. 

Искусственные компаньоны смогут успешно приживаться во 
все более широких слоях населения, в том числе, а может быть, и 
особенно среди пожилых людей в качестве их постоянных помощ-
ников. Особенно актуальна эта проблема в некоторых странах  
Европы и в Японии. 

Искусственный компаньон уже сейчас становится все более 
незаменимым в проведении досуга. Сегодня 67% глав домохо-
зяйств в Америке играют в компьютерные игры и видеоигры.  

Искусственный компаньон может выполнять функцию по-
стоянного ассистента и играть роль связного с остальным миром.  

Установление дружеских отношений человека с искусствен-
ным компаньоном вызывает определенное беспокойство Лучиано 
Флориди, поскольку, выполняя социальные, игровые, эмоциональ-
ные функции, искусственный компаньон может составить реальную 
конкуренцию всемогущему телевидению и это в перспективе вызо-
вет острые противоречия. Кроме того, поскольку искусственный 
компаньон будет выполнять службу коммуникации, развлечения, 
образования, тренинга, здравоохранения и безопасности, а эта 
служба будет доступна тем, кто может за нее платить, то может воз-



Предисловие 

 

28

никнуть специфическое социальное расслоение. Собственники анд-
роидов могут образовать новую страту, в чем-то сходную с классом 
помещиков, владевших крепостными крестьянами, или классом ра-
бовладельцев. Демократия начинает странное попятное движение.  

Цивилизационная проблема состоит не только и не столько в 
ограничении поля действия телевидения. Наибольший драматизм 
проблемы заключается в деформации психологии внутрицивилиза-
ционных отношений, которые начинают утрачивать свой демократи-
ческий смысл. Другая ключевая проблема состоит в «раздвоении» 
образа личности. Это своего рода феномен «цивилизационной ши-
зофрении». Искусственный компаньон в создании этого феномена 
играет ключевую роль. Искусственный компаньон может играть 
роль «стюарда памяти», создавая и управляя «складом» информа-
ции, относящейся к личности. Возможность складирования ин-
формации в огромных размерах позволяет записать всю жизнь  
человека, в том числе голоса, визуального и слухового опыта, мне-
ний, вкусов, привычек, документов. Тем самым создается духовно-
информационный аналог личности. Коль скоро этот аналог фикси-
рует подлинную сущность личности в качестве ее константы, то его 
и можно воспринимать как действительный когнитологический об-
раз. В этом случае индивид в своем эмпирическом воплощении и 
своих несовершенных формах личного поведения может восприни-
мать себя в качестве симулякра когнитологического образа. 

Здесь возникает вопрос о приоритете подлинности естест-
венной личности и ее искусственного дубликата. Эта проблема уже 
обрела практическое значение в артистической среде. Беатриче, 
говорит Л. Флориди, не приняла бы искусственного компаньона. 
Но для новых поколений искусственный компаньон может стать и 
становится «естественным». И это определяется характером ког-
нитологических образов человека как естественного и духовного 
существа и его искусственного компаньона. Искусственный ком-
паньон создает привлекательный когнитологический образ, кото-
рый оказывает воздействие на стремления человека, его публичное 
поведение и в этом смысле предопределяет переход к структурам 
двойственных отношений, – открытых, публичных и закрытых, 
интимных. Публичное очарование может заканчиваться интимным 
разочарованием. Методы когнитологии позволяют осуществлять 
описание различий образов одной и той же личности и влияния 



Человек и его когнитологический образ 

 

29

этих различий на практическую жизнь человека. В результате сти-
хийных процессов раздвоения личности человек утрачивает по-
требность в духовном самоформировании, нахождении истинных 
исходных оснований своей жизни и своего творчества. Его пове-
дение и жизнь начинают определяться видением вещей и стремле-
нием создавать впечатления. В основание бытия человека тем 
самым закладывается создание не-истины как прелести, которая 
должна подчинить себе окружающий мир. И этот искусственный 
идеализированный образ сам человек начинает воспринимать как 
«истину» своей жизни. Мир социальных отношений превращается 
в театр. На самом деле, актеры уже давно в достаточно широких 
масштабах «преодолевают» свою внешнюю естественность и соз-
дают свой совершенный образ, предназначенный для обществен-
ного потребления. Для этого используются пластические опера-
ции, интенсивный макияж, парики, каблуки и т.д. и т.п. Теперь 
речь идет и о создании «внутренней сущности» личности как ког-
нитологического образа, «истина» которого для человека имеет 
приоритетное значение. Искусственный дубликат личности пози-
ционируется как действительная ее сущность.  

Рекламный характер этого процесса, направленного на то, 
чтобы «завлечь» и «обмануть», может порождать своеобразную 
реакцию отвержения приоритета духовного мира личности и того 
пути формирования этого мира, который предлагает философия. 
Характерно, что истины философии начинают ставиться ниже 
ценностей потребления джинсов и продукции Макдоналдса. Лиде-
ры молодежи начинают мыслить в этом «конкретном» ключе. Га-
зета «Аргументы и факты» приводит характерное высказывание 
главы Росмолодежи В. Якеменко: «Человек, который изобрел сти-
ральную машину или холодильник, сделал больше для нас, чем все 
философы мира»1. 

Если голова свободна от философии, то нельзя рассчитывать 
и на понимание современных когнитологических процессов. А если 
нет их понимания, то нет и адекватного стратегического руководства 
цивилизационными процессами. Когнитологические образы – это 
формы обобщенных знаний, выраженных через метафоры и чувст-
венные представления, указывающие на направления мышления, 
                                          

1 См.: Аргументы и факты. – М., 2009. – № 1 (1522), 30 дек. – 12 янв. – С. 2. 



Предисловие 

 

30

обеспечивающие адекватное отношение к данному феномену. Так, 
например, личность может получать обобщенную характеристику 
через образы животных – льва или волка, зайца или лисицы.  
Эта характеристика определяет характер отношения к данной лич-
ности, сущность которой получает обобщенную характеристику в 
данном образе. 

Через когнитологические образы может постигаться и циви-
лизационная сущность народов и государств. Например, образ Ин-
дии как самого крупного бриллианта в британской короне точно 
выражает статус Индии в эпоху британского владычества. Приме-
нительно к России можно говорить о трех основных фазах форми-
рования ее когнитологического образа, соответствующих основ-
ным этапам ее истории. 

Первая фаза определяется принятием христианства и хри-
стианизацией народа, рождением его духовного единства. Этой 
фазе соответствует образ «Святой Руси».  

И этот образ стал предпосылкой утверждения общественной 
и личной морали русского человека, который стал смотреть на себя и 
видеть себя в идеальном внеперсональном контексте, в отноше-
ниях себя с миром, не отделяя себя от мира, а проясняя свою роль 
и судьбу через практическую реализацию в образе жизни осново-
полагающих христианских ценностей.  

Вторая фаза определяется процессом формирования величия 
государственного целого, приоритетной задаче которого подчиня-
ется и духовная жизнь. Когнитологическим образом величия Рос-
сии становится образ «Третьего Рима», который находит свое во-
площение в создании Петром I Российской империи.  

Служение русского человека государству становится осно-
ванием новой морали, которая и впитывает, и подчиняет себе хри-
стианские ценности. И не случайно император становится факти-
ческим главой церкви. 

Заключенное в этой трансформации скрытое противоречие 
между двумя приоритетами – приоритетом самодержавной госу-
дарственной власти и приоритетом сакральных ценностей христи-
анства – порождает набирающую силу тенденцию поиска новых, 
научных оснований утверждения высших истин и социальной 
справедливости и нового их когнитологического образа. Мучи-
тельный процесс поисков нашел свое практическое завершение в 



Человек и его когнитологический образ 

 

31

третьей фазе, в идее Республики Советов, когнитологический об-
раз которой становился образцом, указывающим всем народам 
путь реализации конечной цели истории. Образ России сливается 
при этом с образом Третьего интернационала, который создает 
свой исторический духовный мост к казалось бы канувшим в Лету 
берегам «Третьего Рима». Этот образ породил первоначальный 
массовый энтузиазм, который позволил «сметать» с пути всех не-
верующих, а также открытых и скрытых оппозиционеров великой 
идеи. Затем он постепенно переходит в фазу скрытых сомнений, 
публичных несогласий с новой философией истории. Каждый ин-
дивид с точки зрения своего внутреннего когнитологического об-
раза мог считать себя в чем-то обиженным или обделенным теми 
самыми идеями социального равенства как выражения социальной 
справедли-вости, не говоря уже о жертвах открытой и скрытой 
гражданской войны, охватившей страну. 

Когнитологический образ «тоталитаризма» становится оп-
равданием восстания индивидов, которое придало слову «пере-
стройка» магическую силу. 

Однако «перестройка» не стала открытым и конкретным 
когнитологическим образом. В понятие «перестройка» включалось 
все, что можно было отнести к «великому будущему». Но в ней 
содержалось скрытое деструктивное «второе дно», которое и 
всплыло на поверхность общественной жизни в «лихие» 90-е годы. 
Стали обнаруживаться «два лика» перестройки. В итоге произошло 
цивилизационное «землетрясение», поставившее общество перед 
реалиями «дикой свободы». Отрекшись от «старого мира», чело-
век оказался перед цивилизационным и нравственным вакуумом. 
Необходимо было заново восстанавливать нравственные отно-
шения. Когнитологический образ «Святой Руси» стал обретать 
«новое дыхание».  

Восстановление цивилизационных отношений, выражающих 
реальное единство народа, представлялось возможным лишь на 
путях органического соединения в одно целое трех исторически 
возникших позитивных когнитологических образов. Практическое 
движение в этом направлении вызывает немало нареканий и недо-
уменных вопросов. Ответ на эти вопросы оказывается возможным 
лишь на основе фундаментальной теории цивилизационной истины. 



Предисловие 

 

32

Распад цивилизационных структур общественной жизни порождает 
состояние нравственного упадка. 

Ситуация диктует необходимость серьезных теоретических 
размышлений над тем, что произошло, как стало возможно восста-
ние индивидов и возможно ли восстановить общий позитивный 
когнитологический образ страны как духовную опору человека и 
может ли он обрести реальную жизнь в изменившемся обществен-
ном самосознании. Ответ на эти вопросы требует анализа истоков 
происхождения когнитологического образа и его функций в форми-
ровании личности и ментальности современных массовых движений. 

Происходящая в мире дигитальная революция, рождение 
культуры видеоигр оказывают все более заметное влияние на ме-
ханизмы создания когнитивных форм воздействия на массовое 
сознание1. 

Исследователи отмечают рождение таких феноменов совре-
менного знания, как «литературная метаистория»2, примером ко-
торой полагается известная комбинация опыта войны и литера-
турного изображения травмированной памяти в романе Курта 
Воннегута «Бойня номер пять, или Крестовый поход детей», по-
зволяющая воспринять бомбардировку Дрездена американской 
авиацией не «сверху», из кабины «летающей крепости», а «снизу», 
из подвала здания, на которое падают бомбы. Отмечается роль 
«этической интервенции»3 в описание таких явлений, как холо-
кост, что позволяет увидеть процесс «окончательного решения» 
еврейского вопроса с точки зрения жертв политики геноцида.  
В этом отношении показательна книга Саула Фридлендера «Годы 
истребления: нацистская Германия и евреи, 1939–1945», экспери-
ментальная структура которой позволила по-новому увидеть клю-
чевые аспекты реальности нацистских преступлений. Отмечается 
также роль «фотографических рефлексий» в продвижении истори-

                                          
1 См.: Classen Ch., Kansteiner W. Truth and authenticity in contemporary his-

torical culture: an introduction to historical representation and historical truth // History 
and theory: Studies in the philosophy of history. – Middletown, 2009. – Vol. 48, N 2, 
May. – P. 1–10. 

2 Там же. – P. 2. 
3 Там же. 



Человек и его когнитологический образ 

 

33

ческого знания, в обретении наиболее выразительными фото ста-
туса «символического образа». 

Своеобразным символическим образом памяти культуры  
Запада и гражданской религии человеческих прав стал фильм 
«Список Шиндлера», в котором режиссеру фильма Стивену Спил-
бергу удалось осуществить удачную комбинацию условностей 
американских вестернов и эффектов кинофильмов, посвященных 
войне во Вьетнаме, с апелляцией к ауре документов и к съемкам 
различных мест по всей Европе1. 

Эти формы специфического когнитивного знания позволяют 
соединить воедино чувства свидетелей войны и геноцида в описа-
тельно-визуальные форматы, сделать эти чувства понятными и 
значимыми для следующих поколений. 

В контексте этих тенденций становится понятной актуаль-
ность рассмотрения методологических проблем когнитологии как 
дисциплины, исследующей образные формы знания, их специфику 
и механизмы воздействия на поведение человека.  

В представляемых на суд читателя материалах ежегодника 
предпринимается попытка найти верные подходы к прояснению 
некоторых аспектов этих сложных проблем. 

 

                                          
1 См.: Classen Ch., Kansteiner W. Truth and authenticity in contemporary his-

torical culture: an introduction to historical representation and historical truth // History 
and theory: Studies in the philosophy of history. – Middletown, 2009. – Vol. 48, N 2, 
May. – P. 3. 


